PAOLO PELLICINI

RISVEGLIO

Anima, simbolo e arte

A=

Flamingo Edizioni



Prefazione

Forse oramai solo un Dio ci potra salvare?

Martin Heidegger, al quale allude il titolo di questa prefazione,
¢ stato un acuto osservatore dei destini spaventosi della nostra
civilta tecnologica. Questa si ¢ infatti spinta a tal punto che noi
stessi siamo stati ‘cosificati’, siamo diventati oggetti di scienza,
‘cose’ appunto, destinati a essere usati € manipolati senza scru-
poli, compresi 1 nostri organi, i nostri geni, il nostro destino,
la nostra umanita. Questo scenario evocato da Heidegger si ¢
nel frattempo, se possibile, fatto ancora piu cupo e inquietan-
te. L’uomo storico universale, infatti, si & ridotto alla sua mera
ragione strumentale, utilitaristica, scientistica, diventando pian
piano un uomo a una sola dimensione. Oggi I’uomo occidentale
vive un profondo malessere antropologico ed esistenziale, una
vera e propria scissione schizofrenica. Sempre piu problematico
verso se stesso, insoddisfatto, spaesato, disincantato, disperato
e solo, pervaso da malinconie e nostalgie inedite, enigmatiche,
con il corteo di derive psicopatologiche la cui crescita ¢ oramai
esponenziale.

In questo scenario inquietante € apocalittico ci si chiede allora
se I’uomo abbia ancora o meno il desiderio di andare oltre. Alla
ricerca dell’Altro che ¢ in noi. Alla ricerca di cio che trascende
I’immanente fissita della morte fisica e sociale, del nostro picco-
lo e afasico destino scritto da altri. In questo sta allora il monito
di Heidegger e la risposta che giunge dalla ricerca di senso, dal
trascendente, da un vero e proprio viaggio iniziatico in noi stessi



e nell’ermeneutica del simbolo dentro e fuori di noi. E tutto cio
nonostante le apparenze scoraggianti, il materialismo cosificante
e 1 tentativi riduzionistici che sempre piu stanno alienando 1I’Es-
sere dell’Uomo. Perché ¢ cosi che stanno le cose: senza poeti-
ca, senza mistero, senza la comprensione simbolica dell’essere
dell’uomo, senza la conoscenza dei suoi fini e del significato che
lo qualificano, senza I’espressione della sua singolare umanita,
senza la magia e la bellezza di questo disegno, beh, tutto ¢ desti-
nato alla mera alienazione dell’uomo.

E allora ecco che ritroviamo il trascendente heideggeriano nel
presente dell’Uomo, laddove ¢ la Bellezza che sola sara in grado
di risvegliare e salvare I’animo dell’'uomo. Ma salvarlo da cosa?
Dalla banalita, dalla droga, della violenza, dai surrogati mate-
riali, dalla morte dell’anima, dalla stupidita, dalla violenza, dal
suo stesso dis-essere. Essendo I’arte immediatamente trasforma-
trice, terapeutica, curativa, tonificante, illuminante, pacificante
e - soprattutto - dotata di un potente linguaggio simbolico, puo
diventare risveglio a se stessi, rinascita, rinnovamento, ritrova-
mento della nostra specificita, originalita, unicita, grandezza e
immortalita. Perché 1’uomo ha ancora e sempre il desiderio in-
conscio di andare oltre. Paolo Pellicini insegna.

Prof. Orlando Del Don



Collana Contro-verso

RISVEGLIO

Anima, simbolo e arte



All’amico Giuseppe



Quanto piu serrata sara la sintesi del notturno e del diurno in
noi,

tanto piu... folgoranti e numerose saranno le nostre esperienze
di veglia,

le nostre esperienze di risveglio.

Gaston Bachelard, La poesia della materia

Contemplari et contemplata aliis tradere

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae



V. Vanetti, I calanchi (2002)

14



Introduzione: come risalire il doppio baratro?

In un’intervista del 1976 il filosofo Martin Heidegger afferma-
va: «Ormai solo un Dio ci puo salvarex'.

Questa breve sentenza ha fornito lo spunto per iniziare questa
ricerca.

Perché solo un Dio ci puo salvare? La risposta sara altrettanto
breve: per il rispetto! Il mistico, 1’homo religiosus, ha rispetto
sacro del mondo e delle persone. Non invade la privacy, non fa
illazioni, non commette violenza. Qualsiasi uomo di profonda
religiosita.

Allo stesso tempo ci si pud domandare: salvare da cosa? Dal-
lo scadimento nei divertimenti banali, dal linguaggio volgare,
dallo sfruttamento di persone e della terra, dalla droga-sballo,
dalla violenza, dal benessere materiale surrogato della felicita -
la cui immagine simbolo ¢ il Caradrio, uccello vorace che subito
dopo il pasto evacua - e dal materialismo che oblia I’essere, 1’Es-
sere oltre, la Bellezza che sola ¢ in grado di risvegliare 1’animo
dell’uomo. D’altronde, 1’essere umano € sempre una struttura
desiderante un risveglio che trasformi la ragione-verita in pro-
fondita di vita.

Nasce spontanea un’ulteriore domanda: 1’uomo ha ancora
questo desiderio di andare oltre? Questo desiderio di bellezza?

Lo storico delle religioni Mircea Eliade sostiene che «dopo
la prima caduta, la religiosita era precipitata al livello della co-

"Heidegger, M., Ormai solo un Dio ci puo salvare, Guanda, Parma 1987.

15



scienza distrutta; dopo la seconda, essa ¢ caduta ancora piu in
basso, nelle profondita dell’inconscio»’.

L’uomo dunque non ha piu la nostalgia del sacro, degli déi, di
cio che ¢ vero, nobile, giusto, puro, desiderabile e bello, perché
ha ormai rimosso in una zona profonda di sé 1’anelito all’Asso-
luto. L’idolatria della sola Ragione strumentale, utilitaristica e
scientistica ha ridotto I’uomo a una sola dimensione.

Come possiamo, dunque, risalire il doppio baratro?

Sotto quale grave mucchio di neve,
stanno sepolte le rose della mia primavera?

Siamo convinti che, per operare questo risveglio, occorra la
riscoperta di un particolare linguaggio, del linguaggio simbolico
(di conseguenza anche di una paidéia dell’immaginario simbo-
lico), in quanto il simbolo ¢ in grado di scavare nel profondo,
nel mondo emotivo, e di rimettere in moto il desiderio rimosso
(Eros) verso I’alto, verso un oltre. Per fare cio il simbolo va me-
ditato, lasciato agire entro se stessi, come elemento catalizzatore
di nuove energie e soprattutto di un nuovo assetto della persona-
lita. Cio vale in particolare per quei simboli che vengono propo-
sti come ‘trasformatori’ della personalita, in quanto atti a creare
nuove linee di forza, un senso di rinnovamento e di risveglio.

La dimensione simbolica viene nostalgicamente cercata
nell’epoca della postmodernita, epoca del ‘disincanto’, nella
quale si ¢ infranto un sostanziale accordo tra I'uomo e il suo
mondo interiore. La malinconia, a lungo rimossa, genera un
pianto spesso inconsolabile, crea un’umanita disperata. Ma la-
scia udire, inizialmente indistinta, I’eco nostalgica, la voce sem-
pre piu percepibile delle origini e il desiderio struggente di un ri-

2Eliade, M., Il sacro e il profano, Bollati Boringhieri, Torino 1967.
3 Campana, D., Canti orfici, in Guzzi, M., La profezia dei poeti, Moretti &
Vitali, Bergamo 2002.

16



torno (nostos) a qualcosa che ¢ forse difficile a definirsi. All’zo-
mo reductus di oggi ¢ rivolto 1’appello pressante di un homo
absconditus, al quale occorre finalmente ridare voce e spazio.
Ritrovare, dunque, il fascino delle origini al fondo delle cose,
perché come ci insegna il poeta Gerard Manley Hopkins:

Vive in fondo alle cose la freschezza piu cara®.

Si puo riconoscere la nascita del simbolo in quegli archetipi
dell’inconscio collettivo che, presenti e attivi nella personalita di
ognuno, vengono modellati secondo dinamismi psichici indivi-
duali. In situazioni di particolare difficolta psichica, I’'uomo sto-
rico universale in noi porge la mano all’'uomo divenuto appunto
individuale.

L’uomo si sente isolato nel cosmo poiché non ¢ piu inserito
nella natura, e ha perduto la sua identita inconscia emotiva con
i fenomeni naturali. Questi, a loro volta, hanno perduto a poco a
poco le loro implicazioni simboliche.

Nessuna voce giunge piu all’'uomo da pietre, piante o animali,
né I'uomo si rivolge ad essi sicuro di venire ascoltato: il suo
contatto con la natura ¢ perduto, e con esso ¢ venuta meno quel-
la profonda energia emotiva che questo contatto simbolico spri-
gionava’.

Quanto lontana sembra essere questa immagine della natu-
ra dall’eroico furore di Giordano Bruno, dal desiderio di totale
immersione nella Natura tipico dei romantici e dalle Lettere dal
lago di Como di Romano Guardini, in cui si parla della bellezza
naturale di «andare in barca a velay rispetto alla potenza della
tecnica dei motoscafi’!

* Hopkins, G. M., La freschezza piu cara, Bur, Milano 2008.
S Jung, C. G., L'uomo e i suoi simboli, Longanesi, Milano 1980.
¢ Guardini, R., Lettere dal lago di Como, Morcelliana, Brescia 1993.

17



L’'uomo d’oggi vive una situazione di spaesamento, di di-
sincanto e di disagio. Un malessere antropologico-esistenziale
dell’Occidente, 1 cui tratti sono evidenti nel proliferare di varie
patologie sociali (ansia, depressione, attacchi di panico, nevrosi
noogena). E 1’‘uomo tecnologico’, capace di dominare la ma-
teria ma sempre piu problematico a se stesso, insoddisfatto e
pervaso dalla malinconia e dalla nostalgia.

Che fare allora nel qui e ora? Che cosa ci dice il linguaggio
dei simboli, piti che mai ai nostri giorni linguaggio dimenticato?
Dove sono le valenze simboliche di una ‘casa’, nella quale I’in-
timita dei sentimenti e degli affetti cede il passo alla macchina
da abitare di Le Corbusier?

La casa sara sempre abitata da chi ha un animo infantile, da
chi possiede dentro di sé I’archetipo dell’infanzia. «Ubi amor,
ibi oculus», un occhio che, purificato dalle prove, riesce a vedere
lontano, al di 1a delle apparenze, e scorgere un barlume di spe-
ranza nelle spaccature che fendono I’oscurita.

Scrive il Ferromonte nella poesia Spe:

Di notte tutto riposa
dopo un violento temporale
tranne me.

Dov’é I’Amata?
Scavo nei calanchi
ma non c’¢€.

Oh mia Colomba
non abbandonarmi
mostrami il tuo viso.

Fammi volare ancora
con talari piumati
oltre la cima del Monviso’.

7 Ferromonte (nome d’arte di P. Pellicini), Oltre Confine, Macchione, Varese
2018.

18



Immense fenditure, simbolo della caduta nel doppio baratro,
ben rappresentate dal pittore contemporaneo Vincenzo Vanetti
nel quadro [ calanchi, evocanti le profonde spaccature alle porte
della citta di Volterra.

Riponiamo questa speranza nel mondo simbolico, carico di
tutte le potenzialita del mondo fantasmatico, dell’immaginario
e della sua freschezza allo stato nascente. Integrato col linguag-
gio razionale, esso ¢ in grado di provocare un autentico salto
di qualita, trasformandone la lucidita, a volte troppo rigorosa e
meticolosa, in quella limpidita che sa arrivare alla verita, perché
conosce insieme la meraviglia e le vie del cuore.

Si puo allora imparare il linguaggio dei simboli, che ancora
sopravvive nella fiaba, nei sogni, nella fantasia, nell’arte, nella
mistica?

Certo che si, e noi lo faremo con ’aiuto dell’Arte, presentan-
do all’inizio di ogni capitolo un quadro, preso a simbolo dell’ar-
gomento trattato, e immergendoci spesso in versi poetici. Carat-
teristica peculiare e originale del libro resta quella di presentare
gli argomenti e le riflessioni sottostanti coinvolgendo diverse
opere d’arte di artisti, noti € meno noti - pittori, scultori, poeti -
in particolare dell’Insubria, nel tentativo di valorizzare il nostro
splendido territorio.

Siamo d’accordo con Paolo Mottana secondo cui

leggere un’opera significa simboleggiare con essa perché ¢
dell’opera la convocazione in un altrove. Il fine consiste nella
volonta di sondare la tenuta inattuale dell’opera, la sfida che
ogni segnatura autenticamente simbolica lascia allo sguardo
uniformato del proprio tempo per risvegliario. Sulla base di una
disposizione ricettiva e passiva, paziente e devota, che accomu-
na il mistico, il poeta, I’artista e il sognatore®.

§ Mottana, P., L arte che non muore, L’ immaginale contemporaneo, Mimesis/
Ermesiana, Milano 2010.

19



Siamo stanchi dei profeti del nulla, degli esperti delle diagno-
si del male, dei nichilisti, mai in grado di proporre strategie, di
elaborare terapie, di aiutare i soggetti (in particolare i giovani) a
sperare in un percorso di crescita e ad essere liberi.

Siamo altresi convinti che

I’arte, nella sua operativita simbolica, possa favorire un diverso
rapporto con la realta, una diversa sensibilita, uno sguardo piu
profondo e piu esteso, perché ’arte ¢ immediatamente trasfor-
matrice’.

E allora “Via sulle navi, filosofi!” in un viaggio alla ricerca di
sé, convinti che ‘I’alternativo ¢ colui che cerca’, colui che ‘suo-
na un’altra musica’, senza aver paura di essere una ‘voce che
grida nel deserto’.

o Ibidem.
20



C. D. Friedrich, Le tre eta dell ' uomo (1835)

22



1. Il viaggio come fuga da sé e ricerca di sé

I1 viaggio, il lasciare la propria terra per andare lontano, il pere-
grinare verso nuovi orizzonti, ¢ un’esperienza che si compie nel
mondo della realta esterna e, al tempo stesso, nell’intimo della
propria anima. Quest’ultimo si puo considerare come un viaggio
dentro di sé per ritrovare, nell’inconscio e nella ‘radura’ dell’es-
sere, le proprie tracce esistenziali. Purché s’intenda I’inconscio,
non solo come luogo dell’istintuale, bensi come luogo della
verita, contenente un linguaggio colto, capace di comunicare i
nostri desideri piu abissali. Occorre essere aperti all’ascolto dei
suoi messaggi ed evitare un lo troppo chiuso su stesso, che puo
portare alla malattia e alla sofferenza.

Un simbolo ¢ qualcosa che rimanda a qualcosa d’altro. Si
parla di simbolo quando dietro al senso visibile se ne nasconde
uno piu profondo. Un caro amico accoglieva gli ospiti nella sua
casa stringendogli la mano e tirandoli lievemente verso di sé.
Quel modo di ‘dare la mano’ era altamente simbolico, rimanda-
va ad altro: segno di accoglienza, disponibilita e apertura.

Il viaggiare rimanda a una pluralita di significati. Possiamo,
infatti, considerare il viaggio secondo due prospettive diverse,
simbolicamente rappresentate dal quadro di Caspar David Fri-
edrich, Le tre eta dell’uomo, in cui alcune navi partono ¢ altre
arrivano:

- viaggio come fuga da sé
- viaggio come ricerca di sé

23



Il viaggio come fuga da sé

Il viaggio ¢, a volte, la manifestazione simbolica di una fuga da
s¢, di un rifiuto di sé, della propria condizione. L'uomo d’oggi
rifugge dal rientrare in se stesso e dal raccogliersi nel proprio
centro interiore. E una vera e propria paura dell’essere soli, pau-
ra di vedere una persona nello stesso tempo ben conosciuta e
straniera. Dunque, il viaggio comporta 1’uscita verso il mondo
delle cose, della distrazione e del frastuono, che mette a tacere le
voci interiori, € da inizio ad avventure inquiete.
Partire, dunque, verso quali lontananze da sé?

Fuga dalla propria famiglia

La fuga da sé puod rappresentare un allontanamento dal primo
rapporto oggettuale, dal legame con la madre: legame che ¢ ri-
masto nell’inconscio come situazione edipica non risolta o, ad-
dirittura, come ‘simbiosi’, da cui non ¢ stato possibile sciogliersi
a tempo debito per imboccare la strada della ‘separazione-in-
dividuazione’. Il cavaliere Parsifal dovette sfuggire alla madre
Herzeloyde per poter iniziare il suo cammino di individuazione,
altrimenti impedito dalle cure premurose ed eccessive della re-
gina'®.

Fuga intesa anche come allontanamento dalla famiglia in
generale. Sappiamo che non ¢ possibile vivere troppo a lungo
nell’ambiente della propria fanciullezza o in seno alla famiglia
senza che ci0 costituisca un pericolo per la salute dello spirito.
Puo succedere pero che un giovane esca dalla propria famiglia
senza che questo cambiamento esteriore sia accompagnato da un
processo interiore di crescita e di maturazione. Tale cambiamen-
to esprime soltanto un meccanismo di evitamento.

0 Risé, C., Parsifal, L’iniziazione maschile all’amore, La Scuola, Brescia
2016.

24



Fuga verso pseudoparadisi turistici

Capita che alcune persone, per sottrarsi alla monotonia e all’in-
significanza della vita, fuggano dal proprio mondo. A questo tipo
di fuga appartengono i voli verso i cosiddetti ‘paradisi sessuali’.
Vasto mondo di illusioni, magari affascinanti, fatto di piacere
come cosa in sé, slegato dal vero amore, in cui ci si disperde e
ci si perde.

Fuga in paradisi artificiali

Puo accadere al giorno d’oggi che chi soffre per qualcosa, per
non pensarci, per allontanare un forte dolore, intraprenda dei
veri e propri ‘viaggi’ utilizzando determinate sostanze: droghe
e alcol soprattutto. Si puo comprendere nel bere cosa si inten-
de per qualcosa di simbolico: si beve per scaldare I’anima che
manca del calore interiore (dell’amore). Puo anche capitare che
questi ‘viaggi’ facciano salire dal profondo dei ricordi che si
volevano tenere nascosti, rendendo ancora piu infelici. Sono 1
‘bad trips’. Alle volte lo ‘scadere’ cosi in basso puo portare a un
disgusto della propria situazione personale, provocare un senso
di nostalgia della bellezza perduta e rappresentare 1’inizio di una
risalita e di una rinascita. Proprio come accade al protagonista
del Ritratto di Dorian Gray che, dopo una vita dissoluta, sente
di desiderare I’immacolata purezza e I’innocenza di quando era
fanciullo'.

Fuga e proiezione
Si puo includere nella fuga da sé anche ogni tentativo di rimuo-
vere le parti negative di sé, le componenti che inquietano e che

non si vorrebbe venissero alla luce. Esse sono riconoscibili in

""Wilde, O., 1l ritratto di Dorian Gray, Giunti Demetra, Firenze 2006.
25



certi meccanismi di difesa, per cui vengono proiettate le nostre
‘zone d’ombra’ sugli altri. Ombra, archetipo che tutti hanno e
da sempre, che corrisponde al lato oscuro e negativo della per-
sonalita, somma di tutte le caratteristiche che uno non vorrebbe
avere, e che deve essere riconosciuta, smussata e integrata nel-
la coscienza, affinché possa avvenire una vera sintesi. Oppure
si proietta la nostra rabbia e cattiveria sul ‘diverso’, sia inteso
come immigrato, forestiero, persona o gruppo etnico non de-
siderato, sia come ‘diverso’ da s¢ e difficile da accettare, con
conseguente discriminazione, mancanza di integrazione civile o
semplice allontanamento.

11 viaggio come ricerca di sé

Come ogni archetipo, il viaggio ha una valenza positiva e una
negativa. Faremo ora una breve panoramica delle ‘bellezze’ rag-
giungibili con il viaggio inteso in senso positivo, ‘perle’ di cui
tratteremo piu a fondo negli specifici capitoli.

Viaggio al centro di Sé

E da osservare che in tutte le letterature il viaggio simboleggia
un cammino o un’avventura che ha come meta un tesoro, un
aumento di conoscenza e un arricchimento spirituale. Come non
ricordare il viaggio di Ulisse, descritto da Omero, e ripreso da
Dante nel canto XX VI dell’Inferno? Ma, soprattutto, la poesia di
Umberto Saba, dal titolo Ulisse, in cui lo spirito indomabile del
poeta lo porta ancora a ‘navigare’ per il mondo:

Nella mia giovinezza ho navigato
lungo le coste dalmate. Isolotti

a fior d’onda emergevano, ove raro

un uccello sostava intento a prede,

26



coperti d’alghe, scivolosi, al sole
belli come smeraldi. Quando I’alta
marea ¢ la notte li annullava, vele
sottovento sbandavano piu al largo,
per fuggirne I’insidia. Oggi il mio regno
¢ quella terra di nessuno. Il porto
accende ad altri i suoi lumi; me al largo
sospinge ancora il non domato spirito,
e della vita il doloroso amore'2.

Lo stesso percorso di analisi terapeutica rappresenta un ‘viag-
gio’ al centro di sé nel tentativo di scoprire la natura piu vera e
autentica della propria personalita, il proprio ‘giardino dell’a-
nima’. L’obiettivo consiste nello sviluppare la propria identita
profonda, raggiungere una propria fierezza da portare nel mondo
come dono. Tale identita ci permette di incidere nella realta di
tutti 1 giorni, di realizzare i nostri desideri, pur sapendo che la
‘lotta’ per essere se stessi ¢ quotidiana ed € sottoposta sempre
alla prova. Simbolo di tutto cio ¢ il cervo, le cui corna cadono in
pieno inverno, per ricrescere da marzo a settembre, il quale deve
dimostrare ogni anno la sua forza®.

La ‘svolta’ esistenziale consisterebbe nel fare tutto senz’an-
sia, nell’organizzare le passioni e il tempo, godendone appieno
qui ed ora. Il veleno ¢ la stagnazione. La volonta ¢ il prodotto del
desiderio. Incidere, dunque, sfruttare le energie fontali, secondo
la massima «agere sequitur esse»'®. Occorre seguire le proprie
linee guida, i tracciati, le ‘bande’ da riconoscere dentro di s¢ e
non dall’esterno. Sapere ascoltare i richiami o scintille del S¢,
lasciarsi prendere per mano dal sentimento e, sospinti dalla te-
nacia, progettare il futuro. Solo seguendo quello slancio vitale si
potra capire cosa fare nell’esistenza. Occorre un po’ d’amor pro-

12 Saba, U., Mediterranee, Mondadori, Milano 1946.
BRisé, C., Il maschio selvatico, Red Edizioni, Como 1993.
4 «L’agire segue 1’essere» ¢ un principio dell’ontologia tomista.

27



prio: essere contenti e orgogliosi del proprio lavoro e del proprio
essere. E comunque nel tempo che si vedra se si realizzeranno
1 sogni, 1 desideri e 1 ‘richiami’ emersi dall’immaginario, dalla
zona piu ancestrale della psiche (‘analisi della realta’).

L’analisi ¢ come un ‘fiume-canale’ che porta a sondare 1’in-
conscio, il nucleo piu intimo di sé. Dopo un periodo di confes-
sione di complessi, confidenze, paure e sofferenze, la persona
porta un S¢é denudato, purificato, mondato. Si tratta di un viaggio
nell’ignoto dentro di sé, nell’inconscio individuale, collettivo e
sociale, in un percorso triadico, che ricorda il viaggio di Dante
nella Divina Commedia: discesa in un mondo oscuro, successi-
va purificazione, volo finale in cieli paradisiaci, ben diversi dai
paradisi artificiali di cui si € detto. Spesso appare una visualizza-
zione o un sogno in cui ¢ presente 1’acqua, simbolo di purifica-
zione, a indicare un nuovo battesimo, un invito ad abbandonare
la propria ‘vecchia pelle’, a “morire’ per rinascere un’altra volta.

Sondante ¢ anche I’immagine di una discesa nell’oceano fino
al fondale, come sembra evocare I’artista contemporanea Ma-
rika Lagana, nell’opera dal titolo Plunge in the ocean (Fluid art
con resina epossidica).

Discesa nell’inconscio che puo generare anche ansia e pau-
ra. Questo conflitto ¢ normale, dato che non si sa mai che cosa
si possa incontrare nell’inconscio. Tuttavia, la crescita consi-
ste nell’essere aperti all’imprevisto che espande la coscienza o
nell’affrontare il ‘male’ che, se risolto, sprigiona nuove energie.
Imprevisto che puo essere interpretato come un dono di Dio, una
nuova possibilita.

La bellezza di tale viaggio ¢ rappresentata dal raggiungimen-
to di vette spirituali ineffabili, che segnano tappe indelebili nel
nostro cammino di crescita. Ma anche dal senso di liberta che si
prova a superare le ‘colonne d’Ercole’ e a evadere dalla routine
quotidiana.

28



M. Lagana, Plunge in the ocean (2021)

Scrive il Ferromonte nella poesia Evasione:

Oltre la porta
al canto d’un magnetico joglar
saltello nell’Ignoto.

Macchie primordiali
spiagge alabastro
popoli ancestrali,

29



