
3

PAOLO PELLICINI

RISVEGLIO
Anima, simbolo e arte



5

Prefazione

Forse oramai solo un Dio ci potrà salvare?

Martin Heidegger, al quale allude il titolo di questa prefazione, 
è stato un acuto osservatore dei destini spaventosi della nostra 
civiltà tecnologica. Questa si è infatti spinta a tal punto che noi 
stessi siamo stati ‘cosificati’, siamo diventati oggetti di scienza, 
‘cose’ appunto, destinati a essere usati e manipolati senza scru-
poli, compresi i nostri organi, i nostri geni, il nostro destino, 
la nostra umanità. Questo scenario evocato da Heidegger si è 
nel frattempo, se possibile, fatto ancora più cupo e inquietan-
te. L’uomo storico universale, infatti, si è ridotto alla sua mera 
ragione strumentale, utilitaristica, scientistica, diventando pian 
piano un uomo a una sola dimensione. Oggi l’uomo occidentale 
vive un profondo malessere antropologico ed esistenziale, una 
vera e propria scissione schizofrenica. Sempre più problematico 
verso se stesso, insoddisfatto, spaesato, disincantato, disperato 
e solo, pervaso da malinconie e nostalgie inedite, enigmatiche, 
con il corteo di derive psicopatologiche la cui crescita è oramai 
esponenziale. 

In questo scenario inquietante e apocalittico ci si chiede allora 
se l’uomo abbia ancora o meno il desiderio di andare oltre. Alla 
ricerca dell’Altro che è in noi. Alla ricerca di ciò che trascende 
l’immanente fissità della morte fisica e sociale, del nostro picco-
lo e afasico destino scritto da altri. In questo sta allora il monito 
di Heidegger e la risposta che giunge dalla ricerca di senso, dal 
trascendente, da un vero e proprio viaggio iniziatico in noi stessi 



6

e nell’ermeneutica del simbolo dentro e fuori di noi. E tutto ciò 
nonostante le apparenze scoraggianti, il materialismo cosificante 
e i tentativi riduzionistici che sempre più stanno alienando l’Es-
sere dell’Uomo. Perché è così che stanno le cose: senza poeti-
ca, senza mistero, senza la comprensione simbolica dell’essere 
dell’uomo, senza la conoscenza dei suoi fini e del significato che 
lo qualificano, senza l’espressione della sua singolare umanità, 
senza la magia e la bellezza di questo disegno, beh, tutto è desti-
nato alla mera alienazione dell’uomo.

E allora ecco che ritroviamo il trascendente heideggeriano nel 
presente dell’Uomo, laddove è la Bellezza che sola sarà in grado 
di risvegliare e salvare l’animo dell’uomo. Ma salvarlo da cosa? 
Dalla banalità, dalla droga, della violenza, dai surrogati mate-
riali, dalla morte dell’anima, dalla stupidità, dalla violenza, dal 
suo stesso dis-essere. Essendo l’arte immediatamente trasforma-
trice, terapeutica, curativa, tonificante, illuminante, pacificante 
e - soprattutto - dotata di un potente linguaggio simbolico, può 
diventare risveglio a se stessi, rinascita, rinnovamento, ritrova-
mento della nostra specificità, originalità, unicità, grandezza e 
immortalità. Perché l’uomo ha ancora e sempre il desiderio in-
conscio di andare oltre. Paolo Pellicini insegna.

Prof. Orlando Del Don



9

Collana Contro-verso

RISVEGLIO

Anima, simbolo e arte



11

All’amico Giuseppe



13

Quanto più serrata sarà la sintesi del notturno e del diurno in 
noi, 

tanto più... folgoranti e numerose saranno le nostre esperienze 
di veglia, 

le nostre esperienze di risveglio.

Gaston Bachelard, La poesia della materia

Contemplari et contemplata aliis tradere

Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae



14

V. Vanetti, I calanchi (2002)



15

Introduzione: come risalire il doppio baratro?

In un’intervista del 1976 il filosofo Martin Heidegger afferma-
va: «Ormai solo un Dio ci può salvare»1.

Questa breve sentenza ha fornito lo spunto per iniziare questa 
ricerca. 

Perché solo un Dio ci può salvare? La risposta sarà altrettanto 
breve: per il rispetto! Il mistico, l’homo religiosus, ha rispetto 
sacro del mondo e delle persone. Non invade la privacy, non fa 
illazioni, non commette violenza. Qualsiasi uomo di profonda 
religiosità. 

Allo stesso tempo ci si può domandare: salvare da cosa? Dal-
lo scadimento nei divertimenti banali, dal linguaggio volgare, 
dallo sfruttamento di persone e della terra, dalla droga-sballo, 
dalla violenza, dal benessere materiale surrogato della felicità - 
la cui immagine simbolo è il Caradrio, uccello vorace che subito 
dopo il pasto evacua - e dal materialismo che oblia l’essere, l’Es-
sere oltre, la Bellezza che sola è in grado di risvegliare l’animo 
dell’uomo. D’altronde, l’essere umano è sempre una struttura 
desiderante un risveglio che trasformi la ragione-verità in pro-
fondità di vita. 

Nasce spontanea un’ulteriore domanda: l’uomo ha ancora 
questo desiderio di andare oltre? Questo desiderio di bellezza?

Lo storico delle religioni Mircea Eliade sostiene che «dopo 
la prima caduta, la religiosità era precipitata al livello della co-

1 Heidegger, M., Ormai solo un Dio ci può salvare, Guanda, Parma 1987.



16

scienza distrutta; dopo la seconda, essa è caduta ancora più in 
basso, nelle profondità dell’inconscio»2.

L’uomo dunque non ha più la nostalgia del sacro, degli dèi, di 
ciò che è vero, nobile, giusto, puro, desiderabile e bello, perché 
ha ormai rimosso in una zona profonda di sé l’anelito all’Asso-
luto. L’idolatria della sola Ragione strumentale, utilitaristica e 
scientistica ha ridotto l’uomo a una sola dimensione.

Come possiamo, dunque, risalire il doppio baratro? 

Sotto quale grave mucchio di neve,
stanno sepolte le rose della mia primavera?3

Siamo convinti che, per operare questo risveglio, occorra la 
riscoperta di un particolare linguaggio, del linguaggio simbolico 
(di conseguenza anche di una paidéia dell’immaginario simbo-
lico), in quanto il simbolo è in grado di scavare nel profondo, 
nel mondo emotivo, e di rimettere in moto il desiderio rimosso 
(Eros) verso l’alto, verso un oltre. Per fare ciò il simbolo va me-
ditato, lasciato agire entro se stessi, come elemento catalizzatore 
di nuove energie e soprattutto di un nuovo assetto della persona-
lità. Ciò vale in particolare per quei simboli che vengono propo-
sti come ‘trasformatori’ della personalità, in quanto atti a creare 
nuove linee di forza, un senso di rinnovamento e di risveglio.

La dimensione simbolica viene nostalgicamente cercata 
nell’epoca della postmodernità, epoca del ‘disincanto’, nella 
quale si è infranto un sostanziale accordo tra l’uomo e il suo 
mondo interiore. La malinconia, a lungo rimossa, genera un 
pianto spesso inconsolabile, crea un’umanità disperata. Ma la-
scia udire, inizialmente indistinta, l’eco nostalgica, la voce sem-
pre più percepibile delle origini e il desiderio struggente di un ri-

2 Eliade, M., Il sacro e il profano, Bollati Boringhieri, Torino 1967.
3 Campana, D., Canti orfici, in Guzzi, M., La profezia dei poeti, Moretti & 
Vitali, Bergamo 2002.



17

torno (nóstos) a qualcosa che è forse difficile a definirsi. All’ho-
mo reductus di oggi è rivolto l’appello pressante di un homo 
absconditus, al quale occorre finalmente ridare voce e spazio.

Ritrovare, dunque, il fascino delle origini al fondo delle cose, 
perché come ci insegna il poeta Gerard Manley Hopkins: 

Vive in fondo alle cose la freschezza più cara4.

Si può riconoscere la nascita del simbolo in quegli archetipi 
dell’inconscio collettivo che, presenti e attivi nella personalità di 
ognuno, vengono modellati secondo dinamismi psichici indivi-
duali. In situazioni di particolare difficoltà psichica, l’uomo sto-
rico universale in noi porge la mano all’uomo divenuto appunto 
individuale. 

L’uomo si sente isolato nel cosmo poiché non è più inserito 
nella natura, e ha perduto la sua identità inconscia emotiva con 
i fenomeni naturali. Questi, a loro volta, hanno perduto a poco a 
poco le loro implicazioni simboliche. 

Nessuna voce giunge più all’uomo da pietre, piante o animali, 
né l’uomo si rivolge ad essi sicuro di venire ascoltato: il suo 
contatto con la natura è perduto, e con esso è venuta meno quel-
la profonda energia emotiva che questo contatto simbolico spri-
gionava5. 

Quanto lontana sembra essere questa immagine della natu-
ra dall’eroico furore di Giordano Bruno, dal desiderio di totale 
immersione nella Natura tipico dei romantici e dalle Lettere dal 
lago di Como di Romano Guardini, in cui si parla della bellezza 
naturale di «andare in barca a vela» rispetto alla potenza della 
tecnica dei motoscafi6! 

4 Hopkins, G. M., La freschezza più cara, Bur, Milano 2008.
5 Jung, C. G., L’uomo e i suoi simboli, Longanesi, Milano 1980.
6 Guardini, R., Lettere dal lago di Como, Morcelliana, Brescia 1993.



18

L’uomo d’oggi vive una situazione di spaesamento, di di-
sincanto e di disagio. Un malessere antropologico-esistenziale 
dell’Occidente, i cui tratti sono evidenti nel proliferare di varie 
patologie sociali (ansia, depressione, attacchi di panico, nevrosi 
noogena). È l’‘uomo tecnologico’, capace di dominare la ma-
teria ma sempre più problematico a se stesso, insoddisfatto e 
pervaso dalla malinconia e dalla nostalgia. 

Che fare allora nel qui e ora? Che cosa ci dice il linguaggio 
dei simboli, più che mai ai nostri giorni linguaggio dimenticato? 
Dove sono le valenze simboliche di una ‘casa’, nella quale l’in-
timità dei sentimenti e degli affetti cede il passo alla macchina 
da abitare di Le Corbusier?

La casa sarà sempre abitata da chi ha un animo infantile, da 
chi possiede dentro di sé l’archetipo dell’infanzia. «Ubi amor, 
ibi oculus», un occhio che, purificato dalle prove, riesce a vedere 
lontano, al di là delle apparenze, e scorgere un barlume di spe-
ranza nelle spaccature che fendono l’oscurità.

Scrive il Ferromonte nella poesia Spe:

Di notte tutto riposa 
dopo un violento temporale 

tranne me.

Dov’è l’Amata? 
Scavo nei calanchi 

ma non c’è.

Oh mia Colomba 
non abbandonarmi 

mostrami il tuo viso.

Fammi volare ancora 
con talari piumati 

oltre la cima del Monviso7.

7 Ferromonte (nome d’arte di P. Pellicini), Oltre Confine, Macchione, Varese 
2018.



19

Immense fenditure, simbolo della caduta nel doppio baratro, 
ben rappresentate dal pittore contemporaneo Vincenzo Vanetti 
nel quadro I calanchi, evocanti le profonde spaccature alle porte 
della città di Volterra. 

Riponiamo questa speranza nel mondo simbolico, carico di 
tutte le potenzialità del mondo fantasmatico, dell’immaginario 
e della sua freschezza allo stato nascente. Integrato col linguag-
gio razionale, esso è in grado di provocare un autentico salto 
di qualità, trasformandone la lucidità, a volte troppo rigorosa e 
meticolosa, in quella limpidità che sa arrivare alla verità, perché 
conosce insieme la meraviglia e le vie del cuore. 

Si può allora imparare il linguaggio dei simboli, che ancora 
sopravvive nella fiaba, nei sogni, nella fantasia, nell’arte, nella 
mistica? 

Certo che sì, e noi lo faremo con l’aiuto dell’Arte, presentan-
do all’inizio di ogni capitolo un quadro, preso a simbolo dell’ar-
gomento trattato, e immergendoci spesso in versi poetici. Carat-
teristica peculiare e originale del libro resta quella di presentare 
gli argomenti e le riflessioni sottostanti coinvolgendo diverse 
opere d’arte di artisti, noti e meno noti - pittori, scultori, poeti - 
in particolare dell’Insubria, nel tentativo di valorizzare il nostro 
splendido territorio. 

Siamo d’accordo con Paolo Mottana secondo cui 

leggere un’opera significa simboleggiare con essa perché è 
dell’opera la convocazione in un altrove. Il fine consiste nella 
volontà di sondare la tenuta inattuale dell’opera, la sfida che 
ogni segnatura autenticamente simbolica lascia allo sguardo 
uniformato del proprio tempo per risvegliarlo. Sulla base di una 
disposizione ricettiva e passiva, paziente e devota, che accomu-
na il mistico, il poeta, l’artista e il sognatore8.

8 Mottana, P., L’arte che non muore, L’immaginale contemporaneo, Mimesis/
Ermesiana, Milano 2010.



20

Siamo stanchi dei profeti del nulla, degli esperti delle diagno-
si del male, dei nichilisti, mai in grado di proporre strategie, di 
elaborare terapie, di aiutare i soggetti (in particolare i giovani) a 
sperare in un percorso di crescita e ad essere liberi. 

Siamo altresì convinti che 

l’arte, nella sua operatività simbolica, possa favorire un diverso 
rapporto con la realtà, una diversa sensibilità, uno sguardo più 
profondo e più esteso, perché l’arte è immediatamente trasfor-
matrice9.

E allora ‘Via sulle navi, filosofi!’ in un viaggio alla ricerca di 
sé, convinti che ‘l’alternativo è colui che cerca’, colui che ‘suo-
na un’altra musica’, senza aver paura di essere una ‘voce che 
grida nel deserto’. 

9 Ibidem.



22

C. D. Friedrich, Le tre età dell’uomo (1835)



23

1. Il viaggio come fuga da sé e ricerca di sé

Il viaggio, il lasciare la propria terra per andare lontano, il pere-
grinare verso nuovi orizzonti, è un’esperienza che si compie nel 
mondo della realtà esterna e, al tempo stesso, nell’intimo della 
propria anima. Quest’ultimo si può considerare come un viaggio 
dentro di sé per ritrovare, nell’inconscio e nella ‘radura’ dell’es-
sere, le proprie tracce esistenziali. Purché s’intenda l’inconscio, 
non solo come luogo dell’istintuale, bensì come luogo della 
verità, contenente un linguaggio colto, capace di comunicare i 
nostri desideri più abissali. Occorre essere aperti all’ascolto dei 
suoi messaggi ed evitare un Io troppo chiuso su stesso, che può 
portare alla malattia e alla sofferenza. 

Un simbolo è qualcosa che rimanda a qualcosa d’altro. Si 
parla di simbolo quando dietro al senso visibile se ne nasconde 
uno più profondo. Un caro amico accoglieva gli ospiti nella sua 
casa stringendogli la mano e tirandoli lievemente verso di sé. 
Quel modo di ‘dare la mano’ era altamente simbolico, rimanda-
va ad altro: segno di accoglienza, disponibilità e apertura. 

Il viaggiare rimanda a una pluralità di significati. Possiamo, 
infatti, considerare il viaggio secondo due prospettive diverse, 
simbolicamente rappresentate dal quadro di Caspar David Fri-
edrich, Le tre età dell’uomo, in cui alcune navi partono e altre 
arrivano:

 - viaggio come fuga da sé
 - viaggio come ricerca di sé



24

Il viaggio come fuga da sé

Il viaggio è, a volte, la manifestazione simbolica di una fuga da 
sé, di un rifiuto di sé, della propria condizione. L’uomo d’oggi 
rifugge dal rientrare in se stesso e dal raccogliersi nel proprio 
centro interiore. È una vera e propria paura dell’essere soli, pau-
ra di vedere una persona nello stesso tempo ben conosciuta e 
straniera. Dunque, il viaggio comporta l’uscita verso il mondo 
delle cose, della distrazione e del frastuono, che mette a tacere le 
voci interiori, e dà inizio ad avventure inquiete.

Partire, dunque, verso quali lontananze da sé?

Fuga dalla propria famiglia

La fuga da sé può rappresentare un allontanamento dal primo 
rapporto oggettuale, dal legame con la madre: legame che è ri-
masto nell’inconscio come situazione edipica non risolta o, ad-
dirittura, come ‘simbiosi’, da cui non è stato possibile sciogliersi 
a tempo debito per imboccare la strada della ‘separazione-in-
dividuazione’. Il cavaliere Parsifal dovette sfuggire alla madre 
Herzeloyde per poter iniziare il suo cammino di individuazione, 
altrimenti impedito dalle cure premurose ed eccessive della re-
gina10.

Fuga intesa anche come allontanamento dalla famiglia in 
generale. Sappiamo che non è possibile vivere troppo a lungo 
nell’ambiente della propria fanciullezza o in seno alla famiglia 
senza che ciò costituisca un pericolo per la salute dello spirito. 
Può succedere però che un giovane esca dalla propria famiglia 
senza che questo cambiamento esteriore sia accompagnato da un 
processo interiore di crescita e di maturazione. Tale cambiamen-
to esprime soltanto un meccanismo di evitamento.

10 Risé, C., Parsifal, L’iniziazione maschile all’amore, La Scuola, Brescia 
2016.



25

Fuga verso pseudoparadisi turistici

Capita che alcune persone, per sottrarsi alla monotonia e all’in-
significanza della vita, fuggano dal proprio mondo. A questo tipo 
di fuga appartengono i voli verso i cosiddetti ‘paradisi sessuali’. 
Vasto mondo di illusioni, magari affascinanti, fatto di piacere 
come cosa in sé, slegato dal vero amore, in cui ci si disperde e 
ci si perde. 

Fuga in paradisi artificiali

Può accadere al giorno d’oggi che chi soffre per qualcosa, per 
non pensarci, per allontanare un forte dolore, intraprenda dei 
veri e propri ‘viaggi’ utilizzando determinate sostanze: droghe 
e alcol soprattutto. Si può comprendere nel bere cosa si inten-
de per qualcosa di simbolico: si beve per scaldare l’anima che 
manca del calore interiore (dell’amore). Può anche capitare che 
questi ‘viaggi’ facciano salire dal profondo dei ricordi che si 
volevano tenere nascosti, rendendo ancora più infelici. Sono i 
‘bad trips’. Alle volte lo ‘scadere’ così in basso può portare a un 
disgusto della propria situazione personale, provocare un senso 
di nostalgia della bellezza perduta e rappresentare l’inizio di una 
risalita e di una rinascita. Proprio come accade al protagonista 
del Ritratto di Dorian Gray che, dopo una vita dissoluta, sente 
di desiderare l’immacolata purezza e l’innocenza di quando era 
fanciullo11.

Fuga e proiezione

Si può includere nella fuga da sé anche ogni tentativo di rimuo-
vere le parti negative di sé, le componenti che inquietano e che 
non si vorrebbe venissero alla luce. Esse sono riconoscibili in 

11 Wilde, O., Il ritratto di Dorian Gray, Giunti Demetra, Firenze 2006.



26

certi meccanismi di difesa, per cui vengono proiettate le nostre 
‘zone d’ombra’ sugli altri. Ombra, archetipo che tutti hanno e 
da sempre, che corrisponde al lato oscuro e negativo della per-
sonalità, somma di tutte le caratteristiche che uno non vorrebbe 
avere, e che deve essere riconosciuta, smussata e integrata nel-
la coscienza, affinché possa avvenire una vera sintesi. Oppure 
si proietta la nostra rabbia e cattiveria sul ‘diverso’, sia inteso 
come immigrato, forestiero, persona o gruppo etnico non de-
siderato, sia come ‘diverso’ da sé e difficile da accettare, con 
conseguente discriminazione, mancanza di integrazione civile o 
semplice allontanamento.

Il viaggio come ricerca di sé

Come ogni archetipo, il viaggio ha una valenza positiva e una 
negativa. Faremo ora una breve panoramica delle ‘bellezze’ rag-
giungibili con il viaggio inteso in senso positivo, ‘perle’ di cui 
tratteremo più a fondo negli specifici capitoli.

Viaggio al centro di Sé 

È da osservare che in tutte le letterature il viaggio simboleggia 
un cammino o un’avventura che ha come meta un tesoro, un 
aumento di conoscenza e un arricchimento spirituale. Come non 
ricordare il viaggio di Ulisse, descritto da Omero, e ripreso da 
Dante nel canto XXVI dell’Inferno? Ma, soprattutto, la poesia di 
Umberto Saba, dal titolo Ulisse, in cui lo spirito indomabile del 
poeta lo porta ancora a ‘navigare’ per il mondo:

Nella mia giovinezza ho navigato
lungo le coste dalmate. Isolotti 

a fior d’onda emergevano, ove raro 
un uccello sostava intento a prede, 



27

coperti d’alghe, scivolosi, al sole 
belli come smeraldi. Quando l’alta 
marea e la notte li annullava, vele 

sottovento sbandavano più al largo, 
per fuggirne l’insidia. Oggi il mio regno 

è quella terra di nessuno. Il porto 
accende ad altri i suoi lumi; me al largo 
sospinge ancora il non domato spirito, 

e della vita il doloroso amore12.

Lo stesso percorso di analisi terapeutica rappresenta un ‘viag-
gio’ al centro di sé nel tentativo di scoprire la natura più vera e 
autentica della propria personalità, il proprio ‘giardino dell’a-
nima’. L’obiettivo consiste nello sviluppare la propria identità 
profonda, raggiungere una propria fierezza da portare nel mondo 
come dono. Tale identità ci permette di incidere nella realtà di 
tutti i giorni, di realizzare i nostri desideri, pur sapendo che la 
‘lotta’ per essere se stessi è quotidiana ed è sottoposta sempre 
alla prova. Simbolo di tutto ciò è il cervo, le cui corna cadono in 
pieno inverno, per ricrescere da marzo a settembre, il quale deve 
dimostrare ogni anno la sua forza13. 

La ‘svolta’ esistenziale consisterebbe nel fare tutto senz’an-
sia, nell’organizzare le passioni e il tempo, godendone appieno 
qui ed ora. Il veleno è la stagnazione. La volontà è il prodotto del 
desiderio. Incidere, dunque, sfruttare le energie fontali, secondo 
la massima «agere sequitur esse»14. Occorre seguire le proprie 
linee guida, i tracciati, le ‘bande’ da riconoscere dentro di sé e 
non dall’esterno. Sapere ascoltare i richiami o scintille del Sé, 
lasciarsi prendere per mano dal sentimento e, sospinti dalla te-
nacia, progettare il futuro. Solo seguendo quello slancio vitale si 
potrà capire cosa fare nell’esistenza. Occorre un po’ d’amor pro-

12 Saba, U., Mediterranee, Mondadori, Milano 1946.
13 Risé, C., Il maschio selvatico, Red Edizioni, Como 1993.
14 «L’agire segue l’essere» è un principio dell’ontologia tomista.



28

prio: essere contenti e orgogliosi del proprio lavoro e del proprio 
essere. È comunque nel tempo che si vedrà se si realizzeranno 
i sogni, i desideri e i ‘richiami’ emersi dall’immaginario, dalla 
zona più ancestrale della psiche (‘analisi della realtà’). 

L’analisi è come un ‘fiume-canale’ che porta a sondare l’in-
conscio, il nucleo più intimo di sé. Dopo un periodo di confes-
sione di complessi, confidenze, paure e sofferenze, la persona 
porta un Sé denudato, purificato, mondato. Si tratta di un viaggio 
nell’ignoto dentro di sé, nell’inconscio individuale, collettivo e 
sociale, in un percorso triadico, che ricorda il viaggio di Dante 
nella Divina Commedia: discesa in un mondo oscuro, successi-
va purificazione, volo finale in cieli paradisiaci, ben diversi dai 
paradisi artificiali di cui si è detto. Spesso appare una visualizza-
zione o un sogno in cui è presente l’acqua, simbolo di purifica-
zione, a indicare un nuovo battesimo, un invito ad abbandonare 
la propria ‘vecchia pelle’, a ‘morire’ per rinascere un’altra volta. 

Sondante è anche l’immagine di una discesa nell’oceano fino 
al fondale, come sembra evocare l’artista contemporanea Ma-
rika Laganà, nell’opera dal titolo Plunge in the ocean (Fluid art 
con resina epossidica).

Discesa nell’inconscio che può generare anche ansia e pau-
ra. Questo conflitto è normale, dato che non si sa mai che cosa 
si possa incontrare nell’inconscio. Tuttavia, la crescita consi-
ste nell’essere aperti all’imprevisto che espande la coscienza o 
nell’affrontare il ‘male’ che, se risolto, sprigiona nuove energie. 
Imprevisto che può essere interpretato come un dono di Dio, una 
nuova possibilità. 

La bellezza di tale viaggio è rappresentata dal raggiungimen-
to di vette spirituali ineffabili, che segnano tappe indelebili nel 
nostro cammino di crescita. Ma anche dal senso di libertà che si 
prova a superare le ‘colonne d’Ercole’ e a evadere dalla routine 
quotidiana.



29

 

Scrive il Ferromonte nella poesia Evasione:

Oltre la porta  
al canto d’un magnetico joglar

saltello nell’Ignoto.

Macchie primordiali 
spiagge alabastro 
popoli ancestrali, 

M. Laganà, Plunge in the ocean (2021)


